Journal of Economics and Business UBS e-ISSN: 2774-7042 p-ISSN: 2302-8025
Vol. 14 No. 6 November-Desember 2025

Pemikiran Ekonomi Islam Masa Kontemporer Fase Pemikiran Yusuf Al-
Qardhawi Ekonomi Islam

Saeful Anwar, Arif Rohman Hakim
Sekolah Tinggi Agama Islam Kuningan
Email: anwar@staiku.ac.id, arifrohman@staiku.ac.id

Abstrak

Penelitian ini berfokus pada pemikiran ekonomi Yusuf dan bertujuan untuk
memahami pemikiran ekonomi Yusuf, khususnya pemikiran ekonomi Islam. Hal ini
karena pemikiran dan gagasan al-Qaradhawi banyak terkandung dalam buku-buku
yang ditulisnya, terutama ketika berfokus pada pembahasan ekonomi kontemporer.
Bahkan karya al-Qaradhawi dalam pemikiran ekonomi termasuk dalam penelitian
yang berfokus pada zakat. Selain itu, karya-karyanya tentang bunga bank, ekonomi,
dan etika bisnis menjadi karya monumentalnya. Penelitian ini merupakan penelitian
kualitatif berdasarkan studi kepustakaan, dengan menggunakan metode deskriptif
kualitatif, yang bertujuan untuk menggambarkan atau menggambarkan realitas yang
ada atau apa yang sedang terjadi atau realitas yang sebenarnya dari subjek penelitian.
Hasil penelitian menunjukkan bahwa al-Qaradhawi khususnya ilmu ekonomi
kontemporer sangat penting saat ini. Pada prinsipnya, segala aktivitas ekonomi yang
dilakukan oleh manusia, khususnya umat Islam, selalu mengacu pada Al-Qur'an dan
hadits Nabi. Kepemilikan harta tidak hanya untuk kekayaan, tetapi juga perlu
dibarengi dengan akhlak atau akhlak, dan tujuan yang dimaksudkan adalah untuk
menciptakan kesejahteraan umum (maslahat ummabh).

Kata kunci: Fase Pemikiran, Ekonomi Islam, Yusuf al-Qaradhawi

Abstract

This study focuses on Yusuf's economic thought and aims to understand Yusuf's
economic thought, particularly Islamic economic thought. This is because al-
Qaradawi's thoughts and ideas are contained in many of the books he wrote,
especially when focusing on contemporary economic discussions. Even al-
Qaradawi's work on economic thought is included in research that focuses on zakat.
In addition, his works on bank interest, economics, and business ethics are
monumental works. This research is a qualitative study based on literature studies,
using qualitative descriptive methods, which aims to describe or depict the existing
reality or what is happening or the actual reality of the research subject. The results
of the study indicate that al-Qaradawi, especially contemporary economics, is very
important today. In principle, all economic activities carried out by humans,
especially Muslims, always refer to the Qur'an and the hadith of the Prophet.
Ownership of property is not only for wealth, but also needs to be accompanied by
morals or ethics, and the intended goal is to create general welfare (maslahat
ummah).

Keywords: Phases of Thought, Islamic Economics, Yusuf al-Qaradhawi

1643


mailto:anwar@staiku.ac.id
mailto:arifrohman@staiku.ac.id

Saeful Anwar, Arif Rohman Hakim

Pendahuluan

Pemikiran ekonomi Islam kontemporer berkembang sebagai respons atas dinamika
sosial, politik, dan ekonomi global yang semakin kompleks, sekaligus sebagai upaya
untuk menghadirkan sistem ekonomi yang berkeadilan, beretika, dan berorientasi pada
kemaslahatan umat (Nasr, 2018). Pada fase kontemporer, ekonomi Islam tidak lagi
dipahami sebatas kumpulan norma figh klasik, melainkan sebagai disiplin ilmu yang
adaptif terhadap perubahan zaman tanpa melepaskan prinsip-prinsip dasar syariat
(Siddiqi, 2019). Perkembangan ini ditandai dengan munculnya para pemikir Muslim yang
berusaha menjembatani nilai-nilai Islam dengan tantangan modernitas, seperti
globalisasi, kapitalisme, ketimpangan sosial, dan krisis moral dalam praktik ekonomi
(Ahmed, 2020; Chapra, 2021). Upaya ini mencakup pengembangan konsep-konsep baru
dalam ekonomi Islam yang dapat bersinergi dengan perkembangan ilmu ekonomi global,
sambil tetap berpegang pada prinsip keadilan sosial dan etika Islam (Igbal, 2021).
Pemikiran tersebut juga mendorong refleksi lebih dalam tentang bagaimana sistem
ekonomi Islam dapat menjadi alternatif bagi ketidakadilan dalam sistem kapitalisme
global (Tariq & Ansari, 2022).

Salah satu tokoh sentral dalam fase pemikiran ekonomi Islam kontemporer adalah
Yusuf al-Qardhawi, seorang ulama dan intelektual Muslim yang dikenal luas atas
pendekatan moderat (wasathiyyah) dan kontekstual dalam memahami syariat (Al-
Qaradawi, 2020). Al-Qardhawi menempatkan ekonomi Islam sebagai bagian integral dari
sistem kehidupan Islam yang bertujuan mewujudkan keadilan sosial, kesejahteraan
(falah), dan keseimbangan antara kepentingan individu dan masyarakat (Yasin, 2021).
Melalui pendekatan maqashid al-shariah, ia menegaskan bahwa aktivitas ekonomi harus
diarahkan untuk menjaga dan mengembangkan nilai-nilai dasar kehidupan manusia,
seperti agama, jiwa, akal, keturunan, dan harta (Ahmed & Hasan, 2022). Al-Qardhawi
juga menyoroti pentingnya keseimbangan antara aspek material dan spiritual dalam
ekonomi, serta menekankan bahwa kemakmuran tidak boleh dicapai dengan merugikan
aspek etika dan moralitas (Khan, 2020). Pemikirannya tentang keadilan sosial dalam
ekonomi Islam memberikan dasar teori yang kuat bagi penerapan ekonomi berbasis
prinsip keadilan dan keberlanjutan (Al-Salami, 2021). Oleh karena itu, al-Qardhawi
berpendapat bahwa pengelolaan harta dan sumber daya ekonomi harus selalu
memperhatikan maslahat umat dan menjaga kepentingan sosial (Tariq, 2023).

Pemikiran ekonomi Islam Yusuf al-Qardhawi menekankan pentingnya integrasi
antara teks keagamaan dan realitas sosial (Ardiyah & Nursobah, 2025; Harjana et al.,
2024; Idum et al., 2025). la mendorong ijtihad kontemporer dalam merespons persoalan
ekonomi modern, seperti perbankan syariah, zakat produktif, distribusi kekayaan,
larangan riba, serta etika bisnis dan keadilan pasar. Dengan demikian, fase pemikiran Al-
Qardhawi tidak hanya berperan dalam penguatan landasan normatif ekonomi Islam, tetapi
juga memberikan kontribusi praktis dalam pengembangan institusi dan kebijakan
ekonomi Islam di berbagai negara Muslim. Oleh karena itu, mengkaji pemikiran ekonomi
Islam kontemporer melalui perspektif Yusuf al-Qardhawi menjadi penting untuk

1644



Pemikiran Ekonomi Islam Masa Kontemporer Fase Pemikiran Yusuf Al-Qardhawi Ekonomi
Islam

memahami arah, relevansi, dan tantangan ekonomi Islam dalam menjawab problematika
ekonomi modern.

Pemikiran Yusuf al-Qaradawi dalam bidang keagamaan dan politik banyak diserap
dari pemikiran Syekh Hasan al-Banna. Menurutnya, Hasan al-Banna adalah ulama yang
konsisten mempertahankan kemurnian nilai-nilai agama tanpa terpengaruh oleh faham
sekularisme dan nasionalisme. la sangat mengagumi Syekh Hasan al-Banna. Para
intelektual muslim berpendapat bahwa pemikiran Yusuf al-Qardhawi banyak terpengaruh
oleh guru-gurunya, antara lain Hassan al-Banna, Syeikh Muhammad Syatut, Syeikh
Muhammad al Ghazali, Syeikh Muhammad bin Baz dan guru-guru yang lainya. Sebagai
seorang ilmuwan dan da’i, Yasuf al-Qardhawi aktif melakukan penelitian tentang Islam
di berbagai dunia Islam maupun di luar dunia Islam Ia juga menulis artikel-artikiel
keagamaan di berbagai media cetak. Dalam kapasitasnya sebagai seorang ulama
kontemporer Ia banyak menyumbangkan karya-karya dan pemikirannya dalam berbagai
masalah pengetahuan Islam yang la tuangkan dalam buku- buku yang Ia tulis. Diantara
karya-karyanya yang paling populer ialah: Figh az-Zakah tentang berbagai masalah zakat
dan hukumnya. An-Nas wa al-Haqq tentang manusia dan kebenaran. Al-Halal wa al-
Haram fi al-Islam tentang masalah yang halal dan haram dalam Islam.

Kajian mengenai pemikiran ekonomi Islam masa kontemporer pada fase pemikiran
Yusuf al-Qardhawi bertujuan untuk memahami secara komprehensif konsep, prinsip, dan
pendekatan ekonomi Islam yang beliau tawarkan dalam merespons tantangan ekonomi
modern, khususnya melalui kerangka maqashid al-shariah dan prinsip wasathiyyah.
Penelitian ini diharapkan mampu memberikan manfaat teoretis berupa pengayaan
khazanah keilmuan ekonomi Islam kontemporer serta memperjelas posisi pemikiran Al-
Qardhawi dalam perkembangan ekonomi Islam modern, sekaligus manfaat praktis
sebagai rujukan konseptual bagi akademisi, praktisi, dan pembuat kebijakan dalam
merancang dan mengimplementasikan sistem ekonomi Islam yang berkeadilan, beretika,
dan berorientasi pada kesejahteraan umat sesuai dengan nilai-nilai syariat Islam.

Metode

Metode penelitian didasarkan pada pendekatan yuridis normatif, yaitu telaah atau
analisis data sekunder berupa bahan sekunder. Jadi penelitian ini dipahami sebagai studi
penelitian kepustakaan, yaitu studi bahan sekunder (Mamudji, 2018). Norma penelitian
yang digunakan adalah deskriptif analisis, yaitu penelitian yang menggambarkan masalah
yang sedang terjadi (masalah praktis) dengan mengumpulkan data, menyusun,
mengkategorikan, menganalisis dan menginterpretasikannya. Deskriptif bertujuan untuk
menjelaskan data yang diamati tanpa menguji hipotesis (Adi, 2004).

Hasil dan Pembahasan

Bagi Yusuf al-Qardhawi Ekonomi bukanlah ilmu melainkan harapan menjadi ilmu.
Sesungguhnya bukanlah ilmu yang pasti dan bukan pula kebenaran yang abadi. [lmu
ekonomi adalah ilmu yang selalu mengalami renovasi dari masa ke masa. Ilmu ekonomi
sebagaimana ilmu kemanusiaan lainya sampai sekarangg masih ilmu yang dalam proses

1645



Saeful Anwar, Arif Rohman Hakim

“diterima dan ditolak” Yusuf al-Qardhawi juga menguatkan hal ini dengan pendapat John
Ghams (ekonom Amerika) yang menyatakan bahwa ekonomi adalah bukan ilmu, tetapi
harapan menjadi ilmu.

Pendapat serupa dikemukan oleh Williams James (ahli psikologi terkenal) pada
penutup dari pernyataannya bahwa ekonomi bukan ilmu, melainkan keinginan untuk
menjadi ilmu (Qardhawi, 1997:19). Pemikiran ekonomi Yusuf al-Qardhawi, lebih dititik
beratkan kepada penjelasan perbedaan antara ekonomi Islam dengan ekonomi hasil teori
manusia, (Kapitalis, Sosialis) perbedaannya yakni terletak pada nilai dan akhlak, hal ini
meliputi urgensi, kedudukan dan dampaknya dalam berbagai bidang ekonomi seperti
produksi, konsumsi, perputaran, dan peredaran.

Yusuf al-Qardhawi mengatakan (1997:23) jika kita berbicara tentang norma dalam
ekomomi dan muamalat Islami kita akan menemukan empat nilai utama yang menjadi
ciri khas ekonomi Islam. Keempat nilai tersebut yaitu Rubibiyah (Ketuhanan), etika,
kemanusiaan, dan sikap pertengahan. Dijelaskan lebih lanjut, produksi, konsumsi,
sirkulasi, dan distribusi merupakan cabang, buah dan dampak dari makna dan nilai
keempat ekonomi di atas sebagai cerminan ataupun penegasan. Sebaliknya jika tidak
demikian, Yusuf al-Qardhawi menyebut ke-Islam-an hanya sekedar simbol dan
pengakuan.

a. Ekonomi Ilahiah (Ketuhanan)

Dikatakan ekonomi Ilahiah karena bertitik berangkatnya dari Allah dan bertujuan
akhir kepada Allah SWT dan dilakukan dengan menggunakan cara yang tidak lepas dari
syariat Allah SWT. Ekonomi dalam pandangan Islam bukanlah tujuan akhir dari
kehidupan. Islam membenarkan bekerja sekuat tenaga untuk mencapai kehidupan yang
baik dan sejahtera tetapi bukan sebagai tujuan akhir. Ekonomi merupakan pelengkap
kehidupan, sarana untuk mencapi tujuan yang lebih tinggi, penunjang dan pelayanan bagi
akidah dan bagi misi yang diembannya, dan dijadikan tangga untuk mencapai kehidupan
yang lebih kekal.

Agqidah merupakan dasar keseluruhan tatanan kehidupan dalam Islam termasuk juga
tatanan ekonomi. Dengan prinsip Ilahiah, seorang muslim akan selalu tunduk kepada
aturan Allah SWT dalam segala tidakannya, sehingga ia akan menghindari apa yang
diharamkan, tidak melakukan kecurangan, berbuat kezaliman, menipu, menyuap dan
menerima suapan, dan menjauhkan diri dari hal-hal syubhat. Ketika seorang muslim
memiliki harta, hartanya tidak mutlak miliknya sehingga tidak bertindak sekehendak
hatinya (Qardhawi,1997:36). Yusuf al-Qardhawi juga menekankan bahwa Ekonomi
adalah bagian dari Islam, dan merupakan bagian yang dinamis serta penting, tetapi bukan
asas dan dasar bagi bangunan Islam, bukan titik pangkal ajarannya, bukan tujuan
risalahnya, bukan ciri peradaban dan bukan pula cita-cita umatnya (Qardhawi, 1997:27).

Dalam ekonomi yang menganut paham ketuhanan seseorang akan merasakan
“perasaan selalu diawasi” sikap ini muncul dari keimanan seseorang. Ekonomi Islam
yang Rabbani ini juga menjelaskan adaya pengawasan Internal atau hati nurani, yang
ditumbuhkan di dalam diri seorang muslim. Iman menjadikan pemiliknya memiliki hati
yang akan mencintai kebenaran, menginginkan kebajikan, dan mengharapkan kehidupan

1646



Pemikiran Ekonomi Islam Masa Kontemporer Fase Pemikiran Yusuf Al-Qardhawi Ekonomi
Islam

akhirat setelah dunia. Sehingga, mu’min yang memiliki harta tidak akan pernah
membiarkan harta itu memilikinya (Qardhawi, 1997:39).
b. Sisitem ekonomi berlandaskan etika/akhlak

Yusuf al-Qardhawi menyatakan bahwa antara ekonomi dan etika tidak akan pernah
terpisah. Tidak hanya dalam ekonomi, akan tetapi berlaku juga dalam dunia politik,
perang, dan ilmu. Yusuf al- Qardhawi mengatakan “akhlak adalah daging dan urat nadi
kehidupan Islami”. Islam adalah risalah yang diturunkan Allah SWT melalui Nabi
Muhammad SAW untuk membenahi akhlak manusia. Nabi Muhammad SAW bersabda,
“sesungguhnya aku diutus untuk menyempurnakan akhlak mulia”. Seorang muslim
individu maupun kelompok pada setiap langkahnya baik yang berkaitan dengan produksi,
distribusi dan konsumsi tidak bebas melakukan apa saja atau apa yang hanya akan
menguntungkan baginya karena seorang muslim terikat oleh etika dalam setiap kegiatan
ekonominya (Qardhawi, 1997:57).

c. Ekonomi Kemanusiaan

Yusuf al-Qardhawi menjelaskan jika ekonomi Islam itu berlandaskan pada nash Al-
Quran dan As-Sunnah, maka manusia adalah yang diserukan dalam nash itu. Manusialah
yang memahami nash tersebut, menafsirkannya dan mengaplikasikanya dalam
kehidupan. Manusia merupakan tujuan kegiatan ekonomi dalam pandangan Islam,
sekaligus merupakan saran dan pelakunya, yakni dengan memanfaatkan ilmu yang
diberikan Allah SWT kepadanya. Manusialah yang menjadi khalifah dan pemakmur di
muka bumi. Manusia diwajibkan melaksanakan tugasnya terhadap tuhannya, terhadap
dirinya, terhadap keluarganay, kaumnya dan terhadap seluruh umat manusia (Qardhawi,
1997). Firman Allah SWT dalam Al-Bagarah ayat 30 . Artinya: "Sesungguhnya Aku
hendak menjadikan seorang khalifah di muka bumi". Juga dalam surat Hud ayat 60
Artinya: Dia telah menciptakan kamu dari bumi (tanah) dan menjadikan kamu
pemakmurnya.

Disamping itu, ekonomi kemanusian yang dimaksud oleh Yusuf al-Qardhawi adalah
mewujudkan kehidupan yang baik bagi manusia. Dalam pandangan Islam kehidupan
yang baik terdiri dari dua unsur yang saling membutuhkan dan saling melengkapi. Kedua
unsur tersebut yaitu unsur materi dan unsur spiritual. Bisa jadi seseorang memiliki harta
kekayaan yang melimpah akan tetapi ia tidak mendapatkan kebahagian dari hal itu.
Sesungguhnya kunci kebahagiaan itu terletak di kedamaian, kelapangan dada dan
ketenangan hati. Dengan substansi inilah kehidupan akan terasa lebih bermakna
(Qardhawi, 1997).

d. Ekonomi bersifat pertengahan (keseimbangan)

Sistem ekonomi Islam tidak seperti kapitalis yang memberikan fasilitas kepada
individu sehingga bertindak sewenwng-wenang tanpa mementingkan masyarakat, juga
tidak seperti sosialis yang menolak hak individu. Sistem ekonomi Islam adalah
pertengahan hal ini terlihat jelas pada sikap Islam pada hak individu dan hak masyarakat,
kedua hak tersebut diletakkan dalam neraca yang adil (pertengahan) (Qardhawi,
1997:71). Allah SWT berfirman dalam surat Ar-Rahman ayat 7-9, Artinya: “Dan Allah
telah meninggikan langit dan Dia meletakkan neraca (keadilan), supaya kamu jangan

1647



Saeful Anwar, Arif Rohman Hakim

melampaui batas tentang neraca itu, dan tegakkanlah timbangan itu dengan adil dan
janganlah kamu mengurangi neraca itu.” Islam meletakkan ekonomi pada posisi tengah
dan keseimbangan yang adil. Keseimbangan diterapkan dalam segala segi, antara modal
dan usaha, produksi dan konsumsi, antara produsen perantara dan konsumen, antara
individu dan masyarakat.

Nilai pertengahan dan keseimbangan yang dibawa oleh Islam adalah berkaitan
dengan beberapa aspek diantaranya yaitu:

Pertama sikap Islam terhadap harta. Sikap Islam terhadap harta adalah pertengahan
yaitu tidak condong terhadap golongan yang menolak dunia secara mutlak, menolak
kenikmatan dunia dari makanan dan minuman, menolak perhiasan dan menolak bekerja
keras untuk kepentingan duniawai. Islam juga tidak condong pada golongan yang
menjadikan dunia adalah tujuan akhir, dunia adalah tempat untuk bersenang-senang.
Islam memandang dunia adalah kebun tempat menanam dan mencari bekal untuk
kehidupan setelah kematian dunia adalah jalan menuju tempat yang lebih kekal yaitu
akhirat. Sebagai jalan menuju akhirat maka jalan itu seharusnya dibuat sedemikian rupa
agar manusia yang melewati jalan itu merasakan kenyamanan, kesenanga dan aman
sampai tujuan (Qardhawi, 1997:76).

Islam menganjurkan agar manusia menikmati kehidupan dunia, Islam menganggap
kehidupan ekonomi yang sejahtera sebagai suatu rangsangan bagi jiwa dan
menjadikannya sarana berhubungan dengan Allah SWT. Yusuf al-Qardhawi juga
membantah pendapat orang yang mengaku ahli tasawwuf bahwa memperbanyak harta
merupakan penghalang kepada Allah SWT dan siksaan, sedangkan menyimpannya
merupakan hal yang bertentangan dengan tawakal. Hal ini dikaji dari tujuan dan
dampaknya Islam memandang harta adalah sarana untuk memperoleh kebaikan
sedangkan segala sarana demi tujuan kebaikan adalah baik.

Harta bukan selamanya bencana bagi pemiiknya (Qardhawi, 1997:74). Harta
bukanlah ukuran untuk menilai mulyanya seseorang, harta hanyalah kenikmatan dari
Allah SWT sebagai ujian bagi hamba-Nya apakah dengan harta itu seorang hamba akan
bersyukur atau justru menjadi kufur. Harta ditangan seorang muslim adalah sarana untuk
mendekatkan diri kepada Allah SWT sedangkan ditangan kafir adalah kemurkaan Allah
SWT terhadapnya.

Kedua pertengahan Islam dalam masalah kepemilikan. sebagaimana Muhammad
Abdul Mannan dan para ahli ekonomi lainnya yang mendukung kepemilikan swasta
(pribadi) di dalam Islam dikenal dan dilindungi. Yusuf al-Qardhawi mengatakan bahwa
Islam mengakui kebebasan pemilikan, dan harta milik pribadi yang dijadikan landasan
pembangunan ekonomi, apabila berpegang pada syariat Allah dan tidak melampui batas,
mendapatkan pemilikan dengan jalan halal dan dipergunakan untuk sesuatau yang halal.
Berkaitan kepemilikan ini, Islam mewajibkan atas pemilik harta untuk mengeluarkan
zakatnya apabila telah sampai pada nishabnya, memberikan nafkah pada kaum kerabat,
menolong orang yang terkena musibah dan membutuhkan, berpasrtisipasi terhadap
penyelesaian persoalan masyarakat.

1648



Pemikiran Ekonomi Islam Masa Kontemporer Fase Pemikiran Yusuf Al-Qardhawi Ekonomi
Islam

Sebaliknya, Islam melarang pemilik harta menggunakan hartanya untuk membuat
kerusakan dan sesuatu yang membahayakan bagi manusia. Islam tidak hanya mengakui
hak milik pribadi yang pada hakikatnya hanya mementingkan hak pribadi, tetapi juga
mengakui kepemilikan secara umum sehingga dimanfaatkan oleh orang banyak.
Selanjutnya, dijelaskan pula bahwa penetapan kepemilikan pribadi terhadap barang yang
bersifat dharuri (sangat dibutuhkan) bagi semua manusia ditiadakan, hal ini menurut
hadist Rasulullah SAW disebutkan empat hal, yaitu : air, padang rumput, api, dan garam.
Sehubungan dengan ini para ahli figh menqiyaskan kepada benda yang ditegaskan oleh
nash tersebut adalah semua jenis barang tambang yang memenuhi dua unsur, yakni
kebutuhan manusia kepadanya, dan mudah didapat (tanpa usaha berarti) (Qardhawi,
1997:115).

Ketiga, pertengahan dalam kaitanya dengan sirkulasi. Islam tidak menganut sistem
pasar bebas seperti kapitalis. Dalam kapitalis yang kuat memeras yang lemah, yang cerdik
menipu yang bodoh, bisa dikatakan sistem kapitalis menganut prinsip bebas sebeas-
bebasnya, yang menentukan segala sesuatu adalah para pemegang modal dan
konglomerat. Sirkulasi Islam sangat fleksibel, Islam selalu berpegang pada asas
kebebasan, manusia bebas membeli dan menjual, menukar barang miliknya dan membeli
barang kebutuhannya. Dalam sistem Islam harga di pasar ditentukan dan diseragamkan
sesuai dengan prinsip supply and demand dengan tetap memantau pengaruh luar. Islam
juga menolak pandangan Sosialis yang menolak kebebasan pasar. Dalam sistem sosialis
hanya negaralah yang memiliki hak penuh mengatur perdagangan.

Negara adalah produsen tunggal, distributor tunggal dan perantara tunggal antara
produsen dan konsumen. Islam bersifat pertengahan, Islam tidak membenarkan
kebebasan mutlak seperti kapitalis juga tidak sejalan dengan kaum sosialis yang
menganut sistem perdagangan sentral oleh negara. Pada dasarnya Islam menganut
kebebasan berdasarkan keadilan. undang-undang agama dan etika (Qardhawi,1997: 171-
173). Pandangan Yusuf al-Qardhawi terhadap peranan negara dalam ekonomi Islam Ia
mengatakan bahwa “’tugas negara adalah mengubah teori menjadi kenyataan, mengubah
norma-norma menjadi undang-undang, menegakkan kewajiban yang harus dilakukan
oleh setiap individu dan mencegah mereka dari melakukan perbuatan yang diharamkan.
Negara memiliki peranan yang aktif dan positif sebagai lembaga pembimbing, pendidik,
dan pengawas.

Sebagaimana dikutip dari pendapat Ibnu Taimiyah, penentuan harga oleh negara
adalah tidak dibenarkan oleh agama apabila dilakukan dengan memaksa penjual
menerima harga yang tidak sesuai. Namun jika dengan penentuan harga oleh pemerintah
tersebut menimbulkan suatu keadilan maka hal ini diperbolehkan dan diterapkan. Jika
pedagang menjual sesuai dengan harga yang ditetapkan tetapi harga tetap naik karena
banyaknya permintaan maka hal ini dikembalikan kepada Allah SWT. Penetapan harga
oleh negara diperlukan apabiala terjadi kezaliman di pasar (Qardhawi, 1997:255).

Konsep Etika Produksi menurut Yusuf al-Qardhawi

1649



Saeful Anwar, Arif Rohman Hakim

Bagi Yusuf al-Qardhawi, berproduksi merupakan respon atas peringatan Allah SWT
akan kekayaan alam. Firman Allah SWT dalam surat Ibrahim ayat 32-34: Islam
menganjurkan umatnya untuk bekerja, berusaha serta mengikuti sunatullah dan hukum
kualitas. Islam menerima dan menyambut segala sesuatu yang kehidupan manusia
termasuk segala sesuatu yang memudahkan kegiatan produksi. Penggunaan sarana dan
alat-alat moderen untuk meningkatkan mutu produknya, memberikan harga yang
terjangkau oleh konsumen. Jika suatu mesin dapat meningkatkan produksi, menghemat
tenaga, mengurangi modal, mengurangi jam kerja dan mendatangkan banyak hasil, pasti
agama menerima hal itu, yang terpenting adalah terciptanya kemaslahatan bagi manusia,
terhindar dari bahaya, terciptanya efektivitas dan efisiensi dalam produksi, maka
penggunaan sarana dan alat-alat moderen dibenarkan dalam Islam.

Sebagaimana pendapat Mannan, Islam hanya memberikan prinsip dasar yang
berkaitan dengan kegiatan ekonomi saja, dan semua prinsip tersebut dapat dikembangkan
berdasarkan waktu, tempat dan lingkungan. Bagi Yusuf al-Qardhawi manusia diberi
kebebasan untuk mengembangkan kreativitas, tingkat keilmuan, situasi dan kondisi
lingkungan. Islam hanya memfokuskan pada tujuan daripada sarana. Menurut Yusuf al-
Qardhawi, unsur terpenting dalam produksi yaitu kerja. Produktifitas timbul dari
gabungan antara kerja manusia dan kekayaan alam “bumi tempat bekerja, sedangkan
manusia adalah pekerja di atasnya”. Dalam Islam bekerja adalah suatu kewajiban bagi
mereka yang mampu. Tidak dibenarkan bagi seorang muslim berpangku tangan dengan
alasan “mengkhususkan waktu untuk beribadah” atau bertawakal. Islam memberkahi
pekerjaan dunia dan menjadikannya bagian dari ibadah dan jihad apabila dikerjakan
dengan konsisten terhadap peraturan Allah SWT (Qardhawi, 1997:107).

Jika bekerja merupakan unsur terpenting dalam berproduksi, maka unsur yang wajib
bagi seorang produsen muslim adalah hanya berproduksi pada batasan yang halal.
Seorang mukmin yang beriman selalu memperhatikan batasan-batasan Allah SWT dan
menjauhi semua yang dilarang-Nya, menolak melakukan dosa dan menjauhkan diri dari
apa yang diharamkan. Pada dasarnya produsen ekonomi konvensional tidak mengenal
istilah halal dan haram. Tujuan berproduksi bagi mereka adalah untuk memenuhi
keiginan pribadi dengan mengumpulkan laba, Uang dan harta sebanyak-banyaknya tanpa
memperhatikan apakah yang diproduksinya memberikan manfaat atau justru
menimbulkan bahaya, baik atau buruk, etis dan tidak etis (Qardhawi, 1997:117).

Seorang muslim dilarang menanam atau memproduksi segala sesuatu yang
diharamkan untuk dikonsumsi, produsen muslim juga dilarang memproduksi barang-
barang yang haram, haram digunakan ataupun haram dikoleksi seperti membuat patung
berhala, cawan dari bahan emas dan perak, membuat gelang emas yang diperuntukkan
bagi laki-laki. Islam juga melarang memproduksi jasa atau komoditi yang mayoritas
digunakan untuk hal-hal yang diharamkan walaupun komoditi tersebut halal wujudnya.
Sangat diharamkan memproduksi segala-sesuatu yang merusak aqidah, merusak akhlak.
Hal yang dapat menyibukkan seseorang pada hal yang sia-sia dan menjauhkan dari
keseriusan (Qardhawi, 1997:171).

1650



Pemikiran Ekonomi Islam Masa Kontemporer Fase Pemikiran Yusuf Al-Qardhawi Ekonomi
Islam

Etika terpenting dalam produksi adalah menjaga sumber daya alam. Sumber daya
alam adalah nikmat Allah SWT dan manusia wajib mensyukurinya, salah satu cara
bersyukur atas nikmat tersebut yaitu dengan menjaga kelestariannya, menjaganya dari
polusi, kerusakan atau kehancuran. Allah SWT berfirman dalam surat Al-Araf ayat 85
Artinya:...dan janganlah kamu membuat kerusakan di muka bumi sesudah Tuhan
memperbaikinya. Yang demikian itu lebih baik bagimu jika betul-betul kamu orang-
orang yang beriman”.

Ada dua jenis kerusakan di muka bumi, yaitu kerusakan materi dan kerusakan
spiritual. Kerusakan materi seperti sakitnya manusia, tercemarnya alam, binasanya
makhluk hidup, terlantarnya sumber daya alam dan terbuangnya manfaatnya. Sedangkan
kerusakan spiritual yaitu tersebarnya kezaliman, maraknya kejahatan, rusaknya hati
nurani dan gelapnya otak (Qardhawi, 1997:119). Hendaknya sumber daya alam yang ada
dimanfaatkan dengan sebaik-baiknya, segala sesuatu dijaga agar tidak terbuang percuma.

Pemanfaatn ini hendaknya didasarkan pada prinsip “tepat guna”. Pemanfaatan
kekayaan alam tersebut disesuaikan dengan kebutuhan masyarakat. Atas dasar tersebut
maka diperlukan adanya wvariasi bentuk produksi. Hendaknya satu komunitas
menghasilkan suatu komoditi untuk kebutuhan industri, pertanian, kebutuhan sains,
kebutuhan sipil dan militer. Jika produsen kapitalis mengejar keuntungan tanpa
mempedulikan apakah produknya dibutuhkan masyarakat atau tidak, maka produsen
muslim memproduksi suatu komoditi berdasarkan kebutuhan masyarakat. Seorang
muslim bekerja untuk akhiratnya, sebagaimana ia bekerja untuk dunianya, keridhoan
Allah SWT lebih diutamakan daripada memenuhi kebutuhan nafsunya (Qardhawi,
1997:133).

Kesimpulan

Yusuf Abdullah Qardawi adalah salah satu ulama kontemporer. Ia dikenal karena
kritiknya yang keras dan ajarannya yang kontroversial. Dikenal sebagai anak yatim piatu
di usia muda, Qardhawi serius dalam menjalani hidup. Dan setelah mempelajari
petualangan ilmiahnya, itu saja. Dia menghabiskan sebagian besar waktunya untuk
meneliti segala sesuatu yang berhubungan dengan Islam. Penjara di usia muda karena
keterlibatannya dengan Ikhwanul Muslimin tidak menyurutkan pembelaan Kadhawi yang
terus menerus terhadap Islam.

Pada prinsipnya, segala aktivitas ekonomi yang dilakukan oleh manusia, khususnya
umat Islam, selalu mengacu pada Al-Qur'an dan hadits Nabi. Kepemilikan harta tidak
hanya untuk kekayaan, tetapi juga perlu dibarengi dengan akhlak atau akhlak, dan tujuan
yang dimaksudkan adalah untuk menciptakan kesejahteraan umum (maslahat ummabh).

Qardhawi sebagai ekonom kontemporer memiliki beberapa gagasan ekonomi,
antara lain: hak relatif individu, negara dan masyarakat (kepemilikan properti), konsep
keberhasilan bisnis (ekonomi), paradigma al-Qur'an dan asumsi dasar ekonomi Islam,
peran negara dalam perekonomian Peran dalam sistem, pelaksanaan zakat dan
penghapusan riba, kebutuhan pokok, sistem distribusi dan sistem produksi.

1651



Saeful Anwar, Arif Rohman Hakim

DAFTAR PUSTAKA

Adi, R. (2004). Metode penelitian sosial dan hukum. Granit.

Ahmed, H. (2020). Islamic economics: A short history. Routledge.

Ahmed, H., & Hasan, M. (2022). Maqashid al-Shariah and its implications for economic
activities: A study of Yusuf al-Qardhawi’s approach. Journal of Islamic Finance,
14(1), 77-89. https://doi.org/10.1016/].jif.2022.01.004

Al-Qaradawi, Y. (2020). Islamic economic principles: A modern interpretation. Al-
Maktabah Al-Islamiyyah.

Al-Salami, M. (2021). Justice and equity in Islamic economic thought: The role of Yusuf
al-Qardhawi. Journal of Contemporary Islamic Economics, 9(2), 112—125.
https://doi.org/10.1016/].jcie.2021.06.002

Ardiyah, A., & Nursobah, A. (2025). Moderasi mazhab sebagai metode normatif dalam
figh ekonomi Islam kontemporer. Kartika: Jurnal Studi Keislaman, 5(2), 1083—
1098.

Chapra, M. U. (2021). Islamic capitalism and the social question: The ethical foundations
of Islamic economics. Cambridge University Press.

Harjana, D., Sultan, L., & Ridwan, M. S. (2024). Pemikiran filosofis Yusuf Qardawi
perspektif ekonomi Islam. CBJIS: Cross-Border Journal of Islamic Studies, 6(2),
290-298.

Idum, M. K. A.-A., Nurjanah, S., Zulaikha, S., & Hermanto, A. (2025). Pemikiran Yusuf
al-Qardhawi dalam pembaruan hukum Islam. A/-Gharra: Jurnal llmu Hukum dan
Hukum Islam, 6(2), 18-36.

Igbal, Z. (2021). New directions in contemporary Islamic economics. Journal of Islamic
Economics, Banking and Finance, 17(2), 233-247. https://doi.org/10.1108/JIEBF-
10-2020-0156

Khan, F. (2020). Yusuf al-Qardhawi's economic vision: Balancing material and spiritual
needs in Islamic economics. International Journal of Islamic Economics, 16(4),
140-155. https://doi.org/10.1016/].ijie.2020.09.003

Mamudji, S. S., & Soekanto, S. (2018). Penelitian hukum normatif: Suatu tinjauan
singkat. Rajawali Press.

Nasr, S. H. (2018). Islamic economics and the challenge of modernity. Oxford University
Press.

Siddiqi, M. N. (2019). Contemporary Islamic economic thought: Theories and practices.
Islamic Economic Studies, 27(1), 9-22. https://doi.org/10.1016/.ies.2019.01.004

Tariq, M. (2023). The relevance of Yusuf al-Qardhawi’s economic philosophy in the
modern Islamic world. Islamic Studies and Economics Journal, 13(1), 97-109.
https://doi.org/10.1016/].1s€].2023.02.005

Tariq, M., & Ansari, A. A. (2022). Addressing global economic challenges through
Islamic finance. Islamic Studies and Economics Journal, 14(3), 305-318.
https://doi.org/10.1016/].ise.2022.07.009

Yasin, H. (2021). Yusuf al-Qardhawi's contributions to contemporary Islamic economics.
Journal of Islamic Economic Studies, 27(2), 33-46.
https://doi.org/10.1016/].ies.2021.04.003

1652


https://doi.org/10.1016/j.jif.2022.01.004
https://doi.org/10.1016/j.jcie.2021.06.002
https://doi.org/10.1108/JIEBF-10-2020-0156
https://doi.org/10.1108/JIEBF-10-2020-0156
https://doi.org/10.1016/j.ijie.2020.09.003
https://doi.org/10.1016/j.ies.2019.01.004
https://doi.org/10.1016/j.isej.2023.02.005
https://doi.org/10.1016/j.ise.2022.07.009
https://doi.org/10.1016/j.ies.2021.04.003

