
Journal of Economics and Business UBS    e-ISSN: 2774-7042 p-ISSN:  2302-8025 

Vol. 14 No. 6 November-Desember 2025 

 

1643 
 

Pemikiran Ekonomi Islam Masa Kontemporer Fase Pemikiran Yusuf Al-

Qardhawi Ekonomi Islam 

 

Saeful Anwar, Arif Rohman Hakim 

Sekolah Tinggi Agama Islam Kuningan 

Email: anwar@staiku.ac.id, arifrohman@staiku.ac.id  

 

Abstrak 

Penelitian ini berfokus pada pemikiran ekonomi Yusuf dan bertujuan untuk 

memahami pemikiran ekonomi Yusuf, khususnya pemikiran ekonomi Islam. Hal ini 

karena pemikiran dan gagasan al-Qaradhawi banyak terkandung dalam buku-buku 

yang ditulisnya, terutama ketika berfokus pada pembahasan ekonomi kontemporer. 

Bahkan karya al-Qaradhawi dalam pemikiran ekonomi termasuk dalam penelitian 

yang berfokus pada zakat. Selain itu, karya-karyanya tentang bunga bank, ekonomi, 

dan etika bisnis menjadi karya monumentalnya. Penelitian ini merupakan penelitian 

kualitatif berdasarkan studi kepustakaan, dengan menggunakan metode deskriptif 

kualitatif, yang bertujuan untuk menggambarkan atau menggambarkan realitas yang 

ada atau apa yang sedang terjadi atau realitas yang sebenarnya dari subjek penelitian. 

Hasil penelitian menunjukkan bahwa al-Qaradhawi khususnya ilmu ekonomi 

kontemporer sangat penting saat ini. Pada prinsipnya, segala aktivitas ekonomi yang 

dilakukan oleh manusia, khususnya umat Islam, selalu mengacu pada Al-Qur'an dan 

hadits Nabi. Kepemilikan harta tidak hanya untuk kekayaan, tetapi juga perlu 

dibarengi dengan akhlak atau akhlak, dan tujuan yang dimaksudkan adalah untuk 

menciptakan kesejahteraan umum (maslahat ummah).  

 

Kata kunci: Fase Pemikiran, Ekonomi Islam, Yusuf al-Qaradhâwȋ 

 

Abstract 

This study focuses on Yusuf's economic thought and aims to understand Yusuf's 

economic thought, particularly Islamic economic thought. This is because al-

Qaradawi's thoughts and ideas are contained in many of the books he wrote, 

especially when focusing on contemporary economic discussions. Even al-

Qaradawi's work on economic thought is included in research that focuses on zakat. 

In addition, his works on bank interest, economics, and business ethics are 

monumental works. This research is a qualitative study based on literature studies, 

using qualitative descriptive methods, which aims to describe or depict the existing 

reality or what is happening or the actual reality of the research subject. The results 

of the study indicate that al-Qaradawi, especially contemporary economics, is very 

important today. In principle, all economic activities carried out by humans, 

especially Muslims, always refer to the Qur'an and the hadith of the Prophet. 

Ownership of property is not only for wealth, but also needs to be accompanied by 

morals or ethics, and the intended goal is to create general welfare (maslahat 

ummah).  

 

Keywords: Phases of Thought, Islamic Economics, Yusuf al-Qaradhâwȋ 

 

 

 

mailto:anwar@staiku.ac.id
mailto:arifrohman@staiku.ac.id


Saeful Anwar, Arif Rohman Hakim 

 

1644 
 

Pendahuluan 

Pemikiran ekonomi Islam kontemporer berkembang sebagai respons atas dinamika 

sosial, politik, dan ekonomi global yang semakin kompleks, sekaligus sebagai upaya 

untuk menghadirkan sistem ekonomi yang berkeadilan, beretika, dan berorientasi pada 

kemaslahatan umat (Nasr, 2018). Pada fase kontemporer, ekonomi Islam tidak lagi 

dipahami sebatas kumpulan norma fiqh klasik, melainkan sebagai disiplin ilmu yang 

adaptif terhadap perubahan zaman tanpa melepaskan prinsip-prinsip dasar syariat 

(Siddiqi, 2019). Perkembangan ini ditandai dengan munculnya para pemikir Muslim yang 

berusaha menjembatani nilai-nilai Islam dengan tantangan modernitas, seperti 

globalisasi, kapitalisme, ketimpangan sosial, dan krisis moral dalam praktik ekonomi 

(Ahmed, 2020; Chapra, 2021). Upaya ini mencakup pengembangan konsep-konsep baru 

dalam ekonomi Islam yang dapat bersinergi dengan perkembangan ilmu ekonomi global, 

sambil tetap berpegang pada prinsip keadilan sosial dan etika Islam (Iqbal, 2021). 

Pemikiran tersebut juga mendorong refleksi lebih dalam tentang bagaimana sistem 

ekonomi Islam dapat menjadi alternatif bagi ketidakadilan dalam sistem kapitalisme 

global (Tariq & Ansari, 2022). 

Salah satu tokoh sentral dalam fase pemikiran ekonomi Islam kontemporer adalah 

Yusuf al-Qardhawi, seorang ulama dan intelektual Muslim yang dikenal luas atas 

pendekatan moderat (wasathiyyah) dan kontekstual dalam memahami syariat (Al-

Qaradawi, 2020). Al-Qardhawi menempatkan ekonomi Islam sebagai bagian integral dari 

sistem kehidupan Islam yang bertujuan mewujudkan keadilan sosial, kesejahteraan 

(falah), dan keseimbangan antara kepentingan individu dan masyarakat (Yasin, 2021). 

Melalui pendekatan maqashid al-shariah, ia menegaskan bahwa aktivitas ekonomi harus 

diarahkan untuk menjaga dan mengembangkan nilai-nilai dasar kehidupan manusia, 

seperti agama, jiwa, akal, keturunan, dan harta (Ahmed & Hasan, 2022). Al-Qardhawi 

juga menyoroti pentingnya keseimbangan antara aspek material dan spiritual dalam 

ekonomi, serta menekankan bahwa kemakmuran tidak boleh dicapai dengan merugikan 

aspek etika dan moralitas (Khan, 2020). Pemikirannya tentang keadilan sosial dalam 

ekonomi Islam memberikan dasar teori yang kuat bagi penerapan ekonomi berbasis 

prinsip keadilan dan keberlanjutan (Al-Salami, 2021). Oleh karena itu, al-Qardhawi 

berpendapat bahwa pengelolaan harta dan sumber daya ekonomi harus selalu 

memperhatikan maslahat umat dan menjaga kepentingan sosial (Tariq, 2023). 

Pemikiran ekonomi Islam Yusuf al-Qardhawi menekankan pentingnya integrasi 

antara teks keagamaan dan realitas sosial (Ardiyah & Nursobah, 2025; Harjana et al., 

2024; Idum et al., 2025). Ia mendorong ijtihad kontemporer dalam merespons persoalan 

ekonomi modern, seperti perbankan syariah, zakat produktif, distribusi kekayaan, 

larangan riba, serta etika bisnis dan keadilan pasar. Dengan demikian, fase pemikiran Al-

Qardhawi tidak hanya berperan dalam penguatan landasan normatif ekonomi Islam, tetapi 

juga memberikan kontribusi praktis dalam pengembangan institusi dan kebijakan 

ekonomi Islam di berbagai negara Muslim. Oleh karena itu, mengkaji pemikiran ekonomi 

Islam kontemporer melalui perspektif Yusuf al-Qardhawi menjadi penting untuk 



Pemikiran Ekonomi Islam Masa Kontemporer Fase Pemikiran Yusuf Al-Qardhawi Ekonomi 

Islam 

1645 
 

memahami arah, relevansi, dan tantangan ekonomi Islam dalam menjawab problematika 

ekonomi modern. 

Pemikiran Yusuf al-Qaradawi dalam bidang keagamaan dan politik banyak diserap 

dari pemikiran Syekh Hasan al-Banna. Menurutnya, Hasan al-Banna adalah ulama yang 

konsisten mempertahankan kemurnian nilai-nilai agama tanpa terpengaruh oleh faham 

sekularisme dan nasionalisme. Ia sangat mengagumi Syekh Hasan al-Banna. Para 

intelektual muslim berpendapat bahwa pemikiran Yusuf al-Qardhawi banyak terpengaruh 

oleh guru-gurunya, antara lain Hassan al-Banna, Syeikh Muhammad Syatut, Syeikh 

Muhammad al Ghazali, Syeikh Muhammad bin Baz dan guru-guru yang lainya. Sebagai 

seorang ilmuwan dan da’i, Yūsuf al-Qardhawi aktif melakukan penelitian tentang Islam 

di berbagai dunia Islam maupun di luar dunia Islam Ia juga menulis artikel-artikiel 

keagamaan di berbagai media cetak. Dalam kapasitasnya sebagai seorang ulama 

kontemporer Ia banyak menyumbangkan karya-karya dan pemikirannya dalam berbagai 

masalah pengetahuan Islam yang Ia tuangkan dalam buku- buku yang Ia tulis. Diantara 

karya-karyanya yang paling populer ialah: Fiqh az-Zakah tentang berbagai masalah zakat 

dan hukumnya. An-Nas wa al-Haqq tentang manusia dan kebenaran. Al-Halal wa al-

Haram fi al-Islam tentang masalah yang halal dan haram dalam Islam. 

Kajian mengenai pemikiran ekonomi Islam masa kontemporer pada fase pemikiran 

Yusuf al-Qardhawi bertujuan untuk memahami secara komprehensif konsep, prinsip, dan 

pendekatan ekonomi Islam yang beliau tawarkan dalam merespons tantangan ekonomi 

modern, khususnya melalui kerangka maqashid al-shariah dan prinsip wasathiyyah. 

Penelitian ini diharapkan mampu memberikan manfaat teoretis berupa pengayaan 

khazanah keilmuan ekonomi Islam kontemporer serta memperjelas posisi pemikiran Al-

Qardhawi dalam perkembangan ekonomi Islam modern, sekaligus manfaat praktis 

sebagai rujukan konseptual bagi akademisi, praktisi, dan pembuat kebijakan dalam 

merancang dan mengimplementasikan sistem ekonomi Islam yang berkeadilan, beretika, 

dan berorientasi pada kesejahteraan umat sesuai dengan nilai-nilai syariat Islam. 

 

Metode 

Metode penelitian didasarkan pada pendekatan yuridis normatif, yaitu telaah atau 

analisis data sekunder berupa bahan sekunder. Jadi penelitian ini dipahami sebagai studi 

penelitian kepustakaan, yaitu studi bahan sekunder (Mamudji, 2018). Norma penelitian 

yang digunakan adalah deskriptif analisis, yaitu penelitian yang menggambarkan masalah 

yang sedang terjadi (masalah praktis) dengan mengumpulkan data, menyusun, 

mengkategorikan, menganalisis dan menginterpretasikannya. Deskriptif bertujuan untuk 

menjelaskan data yang diamati tanpa menguji hipotesis (Adi, 2004). 

 

Hasil dan Pembahasan  

Bagi Yusuf al-Qardhawi Ekonomi bukanlah ilmu melainkan harapan menjadi ilmu. 

Sesungguhnya bukanlah ilmu yang pasti dan bukan pula kebenaran yang abadi. Ilmu 

ekonomi adalah ilmu yang selalu mengalami renovasi dari masa ke masa. Ilmu ekonomi 

sebagaimana ilmu kemanusiaan lainya sampai sekarangg masih ilmu yang dalam proses 



Saeful Anwar, Arif Rohman Hakim 

 

1646 
 

“diterima dan ditolak” Yusuf al-Qardhawi juga menguatkan hal ini dengan pendapat John 

Ghams (ekonom Amerika) yang menyatakan bahwa ekonomi adalah bukan ilmu, tetapi 

harapan menjadi ilmu.  

Pendapat serupa dikemukan oleh Williams James (ahli psikologi terkenal) pada 

penutup dari pernyataannya bahwa ekonomi bukan ilmu, melainkan keinginan untuk 

menjadi ilmu (Qardhawi, 1997:19). Pemikiran ekonomi Yusuf al-Qardhawi, lebih dititik 

beratkan kepada penjelasan perbedaan antara ekonomi Islam dengan ekonomi hasil teori 

manusia, (Kapitalis, Sosialis) perbedaannya yakni terletak pada nilai dan akhlak, hal ini 

meliputi urgensi, kedudukan dan dampaknya dalam berbagai bidang ekonomi seperti 

produksi, konsumsi, perputaran, dan peredaran. 

Yusuf al-Qardhawi mengatakan (1997:23) jika kita berbicara tentang norma dalam 

ekomomi dan muamalat Islami kita akan menemukan empat nilai utama yang menjadi 

ciri khas ekonomi Islam. Keempat nilai tersebut yaitu Rubibiyah (Ketuhanan), etika, 

kemanusiaan, dan sikap pertengahan. Dijelaskan lebih lanjut, produksi, konsumsi, 

sirkulasi, dan distribusi merupakan cabang, buah dan dampak dari makna dan nilai 

keempat ekonomi di atas sebagai cerminan ataupun penegasan. Sebaliknya jika tidak 

demikian, Yusuf al-Qardhawi menyebut ke-Islam-an hanya sekedar simbol dan 

pengakuan.  

a. Ekonomi Ilahiah (Ketuhanan)  

Dikatakan ekonomi Ilahiah karena bertitik berangkatnya dari Allah dan bertujuan 

akhir kepada Allah SWT dan dilakukan dengan menggunakan cara yang tidak lepas dari 

syariat Allah SWT. Ekonomi dalam pandangan Islam bukanlah tujuan akhir dari 

kehidupan. Islam membenarkan bekerja sekuat tenaga untuk mencapai kehidupan yang 

baik dan sejahtera tetapi bukan sebagai tujuan akhir. Ekonomi merupakan pelengkap 

kehidupan, sarana untuk mencapi tujuan yang lebih tinggi, penunjang dan pelayanan bagi 

akidah dan bagi misi yang diembannya, dan dijadikan tangga untuk mencapai kehidupan 

yang lebih kekal.  

Aqidah merupakan dasar keseluruhan tatanan kehidupan dalam Islam termasuk juga 

tatanan ekonomi. Dengan prinsip Ilahiah, seorang muslim akan selalu tunduk kepada 

aturan Allah SWT dalam segala tidakannya, sehingga ia akan menghindari apa yang 

diharamkan, tidak melakukan kecurangan, berbuat kezaliman, menipu, menyuap dan 

menerima suapan, dan menjauhkan diri dari hal-hal syubhat. Ketika seorang muslim 

memiliki harta, hartanya tidak mutlak miliknya sehingga tidak bertindak sekehendak 

hatinya (Qardhawi,1997:36).  Yusuf al-Qardhawi juga menekankan bahwa Ekonomi 

adalah bagian dari Islam, dan merupakan bagian yang dinamis serta penting, tetapi bukan 

asas dan dasar bagi bangunan Islam, bukan titik pangkal ajarannya, bukan tujuan 

risalahnya, bukan ciri peradaban dan bukan pula cita-cita umatnya (Qardhawi, 1997:27).  

Dalam ekonomi yang menganut paham ketuhanan seseorang akan merasakan 

“perasaan selalu diawasi” sikap ini muncul dari keimanan seseorang. Ekonomi Islam 

yang Rabbani ini juga menjelaskan adaya pengawasan Internal atau hati nurani, yang 

ditumbuhkan di dalam diri seorang muslim. Iman menjadikan pemiliknya memiliki hati 

yang akan mencintai kebenaran, menginginkan kebajikan, dan mengharapkan kehidupan 



Pemikiran Ekonomi Islam Masa Kontemporer Fase Pemikiran Yusuf Al-Qardhawi Ekonomi 

Islam 

1647 
 

akhirat setelah dunia. Sehingga, mu’min yang memiliki harta tidak akan pernah 

membiarkan harta itu memilikinya (Qardhawi, 1997:39).  

b. Sisitem ekonomi berlandaskan etika/akhlak  

Yusuf al-Qardhawi menyatakan bahwa antara ekonomi dan etika tidak akan pernah 

terpisah. Tidak hanya dalam ekonomi, akan tetapi berlaku juga dalam dunia politik, 

perang, dan ilmu. Yusuf al- Qardhawi mengatakan “akhlak adalah daging dan urat nadi 

kehidupan Islami”. Islam adalah risalah yang diturunkan Allah SWT melalui Nabi 

Muhammad SAW untuk membenahi akhlak manusia. Nabi Muhammad SAW bersabda, 

“sesungguhnya aku diutus untuk menyempurnakan akhlak mulia”. Seorang muslim 

individu maupun kelompok pada setiap langkahnya baik yang berkaitan dengan produksi, 

distribusi dan konsumsi tidak bebas melakukan apa saja atau apa yang hanya akan 

menguntungkan baginya karena seorang muslim terikat oleh etika dalam setiap kegiatan 

ekonominya (Qardhawi, 1997:57).  

c. Ekonomi Kemanusiaan  

Yusuf al-Qardhawi menjelaskan jika ekonomi Islam itu berlandaskan pada nash Al-

Quran dan As-Sunnah, maka manusia adalah yang diserukan dalam nash itu. Manusialah 

yang memahami nash tersebut, menafsirkannya dan mengaplikasikanya dalam 

kehidupan. Manusia merupakan tujuan kegiatan ekonomi dalam pandangan Islam, 

sekaligus merupakan saran dan pelakunya, yakni dengan memanfaatkan ilmu yang 

diberikan Allah SWT kepadanya. Manusialah yang menjadi khalifah dan pemakmur di 

muka bumi. Manusia diwajibkan melaksanakan tugasnya terhadap tuhannya, terhadap 

dirinya, terhadap keluarganay, kaumnya dan terhadap seluruh umat manusia (Qardhawi, 

1997). Firman Allah SWT dalam Al-Baqarah ayat 30 .  Artinya: "Sesungguhnya Aku 

hendak menjadikan seorang khalifah di muka bumi".  Juga dalam surat Hud ayat 60  

Artinya: Dia telah menciptakan kamu dari bumi (tanah) dan menjadikan kamu 

pemakmurnya.  

Disamping itu, ekonomi kemanusian yang dimaksud oleh Yusuf al-Qardhawi adalah 

mewujudkan kehidupan yang baik bagi manusia. Dalam pandangan Islam kehidupan 

yang baik terdiri dari dua unsur yang saling membutuhkan dan saling melengkapi. Kedua 

unsur tersebut yaitu unsur materi dan unsur spiritual. Bisa jadi seseorang memiliki harta 

kekayaan yang melimpah akan tetapi ia tidak mendapatkan kebahagian dari hal itu. 

Sesungguhnya kunci kebahagiaan itu terletak di kedamaian, kelapangan dada dan 

ketenangan hati. Dengan substansi inilah kehidupan akan terasa lebih bermakna 

(Qardhawi, 1997).  

d. Ekonomi bersifat pertengahan (keseimbangan)  

Sistem ekonomi Islam tidak seperti kapitalis yang memberikan fasilitas kepada 

individu sehingga bertindak sewenwng-wenang tanpa mementingkan masyarakat, juga 

tidak seperti sosialis yang menolak hak individu. Sistem ekonomi Islam adalah 

pertengahan hal ini terlihat jelas pada sikap Islam pada hak individu dan hak masyarakat, 

kedua hak tersebut diletakkan dalam neraca yang adil (pertengahan) (Qardhawi, 

1997:71). Allah SWT berfirman dalam surat Ar-Rahman ayat 7-9,  Artinya: “Dan Allah 

telah meninggikan langit dan Dia meletakkan neraca (keadilan), supaya kamu jangan 



Saeful Anwar, Arif Rohman Hakim 

 

1648 
 

melampaui batas tentang neraca itu, dan tegakkanlah timbangan itu dengan adil dan 

janganlah kamu mengurangi neraca itu.” Islam meletakkan ekonomi pada posisi tengah 

dan keseimbangan yang adil. Keseimbangan diterapkan dalam segala segi, antara modal 

dan usaha, produksi dan konsumsi, antara produsen perantara dan konsumen, antara 

individu dan masyarakat.  

Nilai pertengahan dan keseimbangan yang dibawa oleh Islam adalah berkaitan 

dengan beberapa aspek diantaranya yaitu:  

Pertama sikap Islam terhadap harta. Sikap Islam terhadap harta adalah pertengahan 

yaitu tidak condong terhadap golongan yang menolak dunia secara mutlak, menolak 

kenikmatan dunia dari makanan dan minuman, menolak perhiasan dan menolak bekerja 

keras untuk kepentingan duniawai. Islam juga tidak condong pada golongan yang 

menjadikan dunia adalah tujuan akhir, dunia adalah tempat untuk bersenang-senang.  

Islam memandang dunia adalah kebun tempat menanam dan mencari bekal untuk 

kehidupan setelah kematian dunia adalah jalan menuju tempat yang lebih kekal yaitu 

akhirat. Sebagai jalan menuju akhirat maka jalan itu seharusnya dibuat sedemikian rupa 

agar manusia yang melewati jalan itu merasakan kenyamanan, kesenanga dan aman 

sampai tujuan (Qardhawi, 1997:76).  

Islam menganjurkan agar manusia menikmati kehidupan dunia, Islam menganggap 

kehidupan ekonomi yang sejahtera sebagai suatu rangsangan bagi jiwa dan 

menjadikannya sarana berhubungan dengan Allah SWT. Yusuf al-Qardhawi juga 

membantah pendapat orang yang mengaku ahli tasawwuf bahwa memperbanyak harta 

merupakan penghalang kepada Allah SWT dan siksaan, sedangkan menyimpannya 

merupakan hal yang bertentangan dengan tawakal. Hal ini dikaji dari tujuan dan 

dampaknya Islam memandang harta adalah sarana untuk memperoleh kebaikan 

sedangkan segala sarana demi tujuan kebaikan adalah baik.  

Harta bukan selamanya bencana bagi pemiiknya (Qardhawi, 1997:74). Harta 

bukanlah ukuran untuk menilai mulyanya seseorang, harta hanyalah kenikmatan dari 

Allah SWT sebagai ujian bagi hamba-Nya apakah dengan harta itu seorang hamba akan 

bersyukur atau justru menjadi kufur. Harta ditangan seorang muslim adalah sarana untuk 

mendekatkan diri kepada Allah SWT sedangkan ditangan kafir adalah kemurkaan Allah 

SWT terhadapnya.  

Kedua pertengahan Islam dalam masalah kepemilikan. sebagaimana Muhammad 

Abdul Mannan dan para ahli ekonomi lainnya yang mendukung kepemilikan swasta 

(pribadi) di dalam Islam dikenal dan dilindungi. Yusuf al-Qardhawi mengatakan bahwa 

Islam mengakui kebebasan pemilikan, dan harta milik pribadi yang dijadikan landasan 

pembangunan ekonomi, apabila berpegang pada syariat Allah dan tidak melampui batas, 

mendapatkan pemilikan dengan jalan halal dan dipergunakan untuk sesuatau yang halal. 

Berkaitan kepemilikan ini, Islam mewajibkan atas pemilik harta untuk mengeluarkan 

zakatnya apabila telah sampai pada nishabnya, memberikan nafkah pada kaum kerabat, 

menolong orang yang terkena musibah dan membutuhkan, berpasrtisipasi terhadap 

penyelesaian persoalan masyarakat.  



Pemikiran Ekonomi Islam Masa Kontemporer Fase Pemikiran Yusuf Al-Qardhawi Ekonomi 

Islam 

1649 
 

Sebaliknya, Islam melarang pemilik harta menggunakan hartanya untuk membuat 

kerusakan dan sesuatu yang membahayakan bagi manusia.  Islam tidak hanya mengakui 

hak milik pribadi yang pada hakikatnya hanya mementingkan hak pribadi, tetapi juga 

mengakui kepemilikan secara umum sehingga dimanfaatkan oleh orang banyak. 

Selanjutnya, dijelaskan pula bahwa penetapan kepemilikan pribadi terhadap barang yang 

bersifat dharuri (sangat dibutuhkan) bagi semua manusia ditiadakan, hal ini menurut 

hadist Rasulullah SAW disebutkan empat hal, yaitu : air, padang rumput, api, dan garam. 

Sehubungan dengan ini para ahli fiqh menqiyaskan kepada benda yang ditegaskan oleh 

nash tersebut adalah semua jenis barang tambang yang memenuhi dua unsur, yakni 

kebutuhan manusia kepadanya, dan mudah didapat (tanpa usaha berarti) (Qardhawi, 

1997:115).  

Ketiga, pertengahan dalam kaitanya dengan sirkulasi. Islam tidak menganut sistem 

pasar bebas seperti kapitalis. Dalam kapitalis yang kuat memeras yang lemah, yang cerdik 

menipu yang bodoh, bisa dikatakan sistem kapitalis menganut prinsip bebas sebeas- 

bebasnya, yang menentukan segala sesuatu adalah para pemegang modal dan 

konglomerat. Sirkulasi Islam sangat fleksibel, Islam selalu berpegang pada asas 

kebebasan, manusia bebas membeli dan menjual, menukar barang miliknya dan membeli 

barang kebutuhannya. Dalam sistem Islam harga di pasar ditentukan dan diseragamkan 

sesuai dengan prinsip supply and demand dengan tetap memantau pengaruh luar. Islam 

juga menolak pandangan Sosialis yang menolak kebebasan pasar. Dalam sistem sosialis 

hanya negaralah yang memiliki hak penuh mengatur perdagangan.  

Negara adalah produsen tunggal, distributor tunggal dan perantara tunggal antara 

produsen dan konsumen.  Islam bersifat pertengahan, Islam tidak membenarkan 

kebebasan mutlak seperti kapitalis juga tidak sejalan dengan kaum sosialis yang 

menganut sistem perdagangan sentral oleh negara. Pada dasarnya Islam menganut 

kebebasan berdasarkan keadilan. undang-undang agama dan etika (Qardhawi,1997: 171-

173).  Pandangan Yusuf al-Qardhawi terhadap peranan negara dalam ekonomi Islam Ia 

mengatakan bahwa ”tugas negara adalah mengubah teori menjadi kenyataan, mengubah 

norma-norma menjadi undang-undang, menegakkan kewajiban yang harus dilakukan 

oleh setiap individu dan mencegah mereka dari melakukan perbuatan yang diharamkan. 

Negara memiliki peranan yang aktif dan positif sebagai lembaga pembimbing, pendidik, 

dan pengawas.  

Sebagaimana dikutip dari pendapat Ibnu Taimiyah, penentuan harga oleh negara 

adalah tidak dibenarkan oleh agama apabila dilakukan dengan memaksa penjual 

menerima harga yang tidak sesuai. Namun jika dengan penentuan harga oleh pemerintah 

tersebut menimbulkan suatu keadilan maka hal ini diperbolehkan dan diterapkan. Jika 

pedagang menjual sesuai dengan harga yang ditetapkan tetapi harga tetap naik karena 

banyaknya permintaan maka hal ini dikembalikan kepada Allah SWT. Penetapan harga 

oleh negara diperlukan apabiala terjadi kezaliman di pasar (Qardhawi, 1997:255).  

 

Konsep Etika Produksi menurut Yusuf al-Qardhawi  



Saeful Anwar, Arif Rohman Hakim 

 

1650 
 

Bagi Yusuf al-Qardhawi, berproduksi merupakan respon atas peringatan Allah SWT 

akan kekayaan alam. Firman Allah SWT dalam surat Ibrahim ayat 32-34: Islam 

menganjurkan umatnya untuk bekerja, berusaha serta mengikuti sunatullah dan hukum 

kualitas. Islam menerima dan menyambut segala sesuatu yang kehidupan manusia 

termasuk segala sesuatu yang memudahkan kegiatan produksi. Penggunaan sarana dan 

alat-alat moderen untuk meningkatkan mutu produknya, memberikan harga yang 

terjangkau oleh konsumen. Jika suatu mesin dapat meningkatkan produksi, menghemat 

tenaga, mengurangi modal, mengurangi jam kerja dan mendatangkan banyak hasil, pasti 

agama menerima hal itu, yang terpenting adalah terciptanya kemaslahatan bagi manusia, 

terhindar dari bahaya, terciptanya efektivitas dan efisiensi dalam produksi, maka 

penggunaan sarana dan alat-alat moderen dibenarkan dalam Islam.  

Sebagaimana pendapat Mannan, Islam hanya memberikan prinsip dasar yang 

berkaitan dengan kegiatan ekonomi saja, dan semua prinsip tersebut dapat dikembangkan 

berdasarkan waktu, tempat dan lingkungan. Bagi Yusuf al-Qardhawi manusia diberi 

kebebasan untuk mengembangkan kreativitas, tingkat keilmuan, situasi dan kondisi 

lingkungan. Islam hanya memfokuskan pada tujuan daripada sarana. Menurut Yusuf al-

Qardhawi, unsur terpenting dalam produksi yaitu kerja. Produktifitas timbul dari 

gabungan antara kerja manusia dan kekayaan alam “bumi tempat bekerja, sedangkan 

manusia adalah pekerja di atasnya”. Dalam Islam bekerja adalah suatu kewajiban bagi 

mereka yang mampu. Tidak dibenarkan bagi seorang muslim berpangku tangan dengan 

alasan “mengkhususkan waktu untuk beribadah” atau bertawakal. Islam memberkahi 

pekerjaan dunia dan menjadikannya bagian dari ibadah dan jihad apabila dikerjakan 

dengan konsisten terhadap peraturan Allah SWT (Qardhawi, 1997:107).  

Jika bekerja merupakan unsur terpenting dalam berproduksi, maka unsur yang wajib 

bagi seorang produsen muslim adalah hanya berproduksi pada batasan yang halal. 

Seorang mukmin yang beriman selalu memperhatikan batasan-batasan Allah SWT dan 

menjauhi semua yang dilarang-Nya, menolak melakukan dosa dan menjauhkan diri dari 

apa yang diharamkan. Pada dasarnya produsen ekonomi konvensional tidak mengenal 

istilah halal dan haram. Tujuan berproduksi bagi mereka adalah untuk memenuhi 

keiginan pribadi dengan mengumpulkan laba, Uang dan harta sebanyak-banyaknya tanpa 

memperhatikan apakah yang diproduksinya memberikan manfaat atau justru 

menimbulkan bahaya, baik atau buruk, etis dan tidak etis (Qardhawi, 1997:117).  

Seorang muslim dilarang menanam atau memproduksi segala sesuatu yang 

diharamkan untuk dikonsumsi, produsen muslim juga dilarang memproduksi barang-

barang yang haram, haram digunakan ataupun haram dikoleksi seperti membuat patung 

berhala, cawan dari bahan emas dan perak, membuat gelang emas yang diperuntukkan 

bagi laki-laki. Islam juga melarang memproduksi jasa atau komoditi yang mayoritas 

digunakan untuk hal-hal yang diharamkan walaupun komoditi tersebut halal wujudnya. 

Sangat diharamkan memproduksi segala-sesuatu yang merusak aqidah, merusak akhlak. 

Hal yang dapat menyibukkan seseorang pada hal yang sia-sia dan menjauhkan dari 

keseriusan (Qardhawi, 1997:171).  



Pemikiran Ekonomi Islam Masa Kontemporer Fase Pemikiran Yusuf Al-Qardhawi Ekonomi 

Islam 

1651 
 

Etika terpenting dalam produksi adalah menjaga sumber daya alam. Sumber daya 

alam adalah nikmat Allah SWT dan manusia wajib mensyukurinya, salah satu cara 

bersyukur atas nikmat tersebut yaitu dengan menjaga kelestariannya, menjaganya dari 

polusi, kerusakan atau kehancuran. Allah SWT berfirman dalam surat Al-Araf ayat 85 

Artinya:...dan janganlah kamu membuat kerusakan di muka bumi sesudah Tuhan 

memperbaikinya. Yang demikian itu lebih baik bagimu jika betul-betul kamu orang-

orang yang beriman”.  

Ada dua jenis kerusakan di muka bumi, yaitu kerusakan materi dan kerusakan 

spiritual. Kerusakan materi seperti sakitnya manusia, tercemarnya alam, binasanya 

makhluk hidup, terlantarnya sumber daya alam dan terbuangnya manfaatnya. Sedangkan 

kerusakan spiritual yaitu tersebarnya kezaliman, maraknya kejahatan, rusaknya hati 

nurani dan gelapnya otak (Qardhawi, 1997:119). Hendaknya sumber daya alam yang ada 

dimanfaatkan dengan sebaik-baiknya, segala sesuatu dijaga agar tidak terbuang percuma.  

Pemanfaatn ini hendaknya didasarkan pada prinsip “tepat guna”. Pemanfaatan 

kekayaan alam tersebut disesuaikan dengan kebutuhan masyarakat. Atas dasar tersebut 

maka diperlukan adanya variasi bentuk produksi. Hendaknya satu komunitas 

menghasilkan suatu komoditi untuk kebutuhan industri, pertanian, kebutuhan sains, 

kebutuhan sipil dan militer. Jika produsen kapitalis mengejar keuntungan tanpa 

mempedulikan apakah produknya dibutuhkan masyarakat atau tidak, maka produsen 

muslim memproduksi suatu komoditi berdasarkan kebutuhan masyarakat. Seorang 

muslim bekerja untuk akhiratnya, sebagaimana ia bekerja untuk dunianya, keridhoan 

Allah SWT lebih diutamakan daripada memenuhi kebutuhan nafsunya (Qardhawi, 

1997:133). 

 

Kesimpulan 

Yusuf Abdullah Qardawi adalah salah satu ulama kontemporer. Ia dikenal karena 

kritiknya yang keras dan ajarannya yang kontroversial. Dikenal sebagai anak yatim piatu 

di usia muda, Qardhawi serius dalam menjalani hidup. Dan setelah mempelajari 

petualangan ilmiahnya, itu saja. Dia menghabiskan sebagian besar waktunya untuk 

meneliti segala sesuatu yang berhubungan dengan Islam. Penjara di usia muda karena 

keterlibatannya dengan Ikhwanul Muslimin tidak menyurutkan pembelaan Kadhawi yang 

terus menerus terhadap Islam.  

Pada prinsipnya, segala aktivitas ekonomi yang dilakukan oleh manusia, khususnya 

umat Islam, selalu mengacu pada Al-Qur'an dan hadits Nabi. Kepemilikan harta tidak 

hanya untuk kekayaan, tetapi juga perlu dibarengi dengan akhlak atau akhlak, dan tujuan 

yang dimaksudkan adalah untuk menciptakan kesejahteraan umum (maslahat ummah).  

Qardhawi sebagai ekonom kontemporer memiliki beberapa gagasan ekonomi, 

antara lain: hak relatif individu, negara dan masyarakat (kepemilikan properti), konsep 

keberhasilan bisnis (ekonomi), paradigma al-Qur'an dan asumsi dasar ekonomi Islam, 

peran negara dalam perekonomian Peran dalam sistem, pelaksanaan zakat dan 

penghapusan riba, kebutuhan pokok, sistem distribusi dan sistem produksi.  

 



Saeful Anwar, Arif Rohman Hakim 

 

1652 
 

DAFTAR PUSTAKA 

 

Adi, R. (2004). Metode penelitian sosial dan hukum. Granit. 

Ahmed, H. (2020). Islamic economics: A short history. Routledge. 

Ahmed, H., & Hasan, M. (2022). Maqashid al-Shariah and its implications for economic 

activities: A study of Yusuf al-Qardhawi’s approach. Journal of Islamic Finance, 

14(1), 77–89. https://doi.org/10.1016/j.jif.2022.01.004 

Al-Qaradawi, Y. (2020). Islamic economic principles: A modern interpretation. Al-

Maktabah Al-Islamiyyah. 

Al-Salami, M. (2021). Justice and equity in Islamic economic thought: The role of Yusuf 

al-Qardhawi. Journal of Contemporary Islamic Economics, 9(2), 112–125. 

https://doi.org/10.1016/j.jcie.2021.06.002 

Ardiyah, A., & Nursobah, A. (2025). Moderasi mazhab sebagai metode normatif dalam 

fiqh ekonomi Islam kontemporer. Kartika: Jurnal Studi Keislaman, 5(2), 1083–

1098. 

Chapra, M. U. (2021). Islamic capitalism and the social question: The ethical foundations 

of Islamic economics. Cambridge University Press. 

Harjana, D., Sultan, L., & Ridwan, M. S. (2024). Pemikiran filosofis Yusuf Qardawi 

perspektif ekonomi Islam. CBJIS: Cross-Border Journal of Islamic Studies, 6(2), 

290–298. 

Idum, M. K. A.-A., Nurjanah, S., Zulaikha, S., & Hermanto, A. (2025). Pemikiran Yusuf 

al-Qardhawi dalam pembaruan hukum Islam. Al-Gharra: Jurnal Ilmu Hukum dan 

Hukum Islam, 6(2), 18–36. 

Iqbal, Z. (2021). New directions in contemporary Islamic economics. Journal of Islamic 

Economics, Banking and Finance, 17(2), 233–247. https://doi.org/10.1108/JIEBF-

10-2020-0156 

Khan, F. (2020). Yusuf al-Qardhawi's economic vision: Balancing material and spiritual 

needs in Islamic economics. International Journal of Islamic Economics, 16(4), 

140–155. https://doi.org/10.1016/j.ijie.2020.09.003 

Mamudji, S. S., & Soekanto, S. (2018). Penelitian hukum normatif: Suatu tinjauan 

singkat. Rajawali Press. 

Nasr, S. H. (2018). Islamic economics and the challenge of modernity. Oxford University 

Press. 

Siddiqi, M. N. (2019). Contemporary Islamic economic thought: Theories and practices. 

Islamic Economic Studies, 27(1), 9–22. https://doi.org/10.1016/j.ies.2019.01.004 

Tariq, M. (2023). The relevance of Yusuf al-Qardhawi’s economic philosophy in the 

modern Islamic world. Islamic Studies and Economics Journal, 13(1), 97–109. 

https://doi.org/10.1016/j.isej.2023.02.005 

Tariq, M., & Ansari, A. A. (2022). Addressing global economic challenges through 

Islamic finance. Islamic Studies and Economics Journal, 14(3), 305–318. 

https://doi.org/10.1016/j.ise.2022.07.009 

Yasin, H. (2021). Yusuf al-Qardhawi's contributions to contemporary Islamic economics. 

Journal of Islamic Economic Studies, 27(2), 33–46. 

https://doi.org/10.1016/j.ies.2021.04.003 

 

 

 

https://doi.org/10.1016/j.jif.2022.01.004
https://doi.org/10.1016/j.jcie.2021.06.002
https://doi.org/10.1108/JIEBF-10-2020-0156
https://doi.org/10.1108/JIEBF-10-2020-0156
https://doi.org/10.1016/j.ijie.2020.09.003
https://doi.org/10.1016/j.ies.2019.01.004
https://doi.org/10.1016/j.isej.2023.02.005
https://doi.org/10.1016/j.ise.2022.07.009
https://doi.org/10.1016/j.ies.2021.04.003

